10

15

20

25

30

35

40

45

50

De la répression des « printemps » au coup d’Etat institutionnel tunisien — Monde diplo sept 22
Le triomphe fragile des contre-révolutions arabes

Le verrouillage des institutions mené par le président tunisien Kais Saied depuis un an
semble avoir symboliquement fermé la parenthese démocratique entamée au Maghreb et au
Machrek en 2011. Mais cette glaciation est-elle définitive ? Faute de doctrine idéologique claire et
de projets économiques viables, les autocraties du monde arabe subiront tot ou tard de nouvelles
protestations massives.

Hicham ALAOUI, Chercheur associé¢ a I’université Harvard (Etats-Unis), auteur de Pacted
Democracy in the Middle East : Tunisia and Egypt in Comparative Perspective, Palgrave
Macmillan, Londres, 2022.

Plus d’une décennie apres les soulévements populaires de 2011, les sociétés arabes
connaissent un état d’apathie et de fatigue consécutif a une vague incessante de pressions contre-
révolutionnaires. D’un c6té, les gens ordinaires sont a bout : plus aucune idéologie digne de ce nom
n’irrigue le corps social, et ceux qui voudraient encore se mobiliser se heurtent a une répression
implacable. De I’autre, les élites politiques sont usées au point de ne plus consentir d’effort pour
convaincre les masses qu’un avenir meilleur ou plus prospére les attend. Elles administrent donc
leurs priviléges en maintenant le statu quo.

Ces deux dynamiques se rejoignent pour détourner la majorité de la population de la
politique. Une partie ne congoit plus son salut que dans 1I’émigration. Mais ceux qui restent au pays
ne demeureront pas pour autant immobiles dans les années a venir. L’ampleur des crises sociales et
économiques qui se dessinent laisse augurer une nouvelle vague de mécontentements populaires.

En attendant, I’inertie actuelle provient de plusieurs facteurs. Le premier est I’apre
désillusion suscitée par la démocratie elle-méme. La Tunisie est le cas le plus emblématique.
Pionniére en 2011 des « printemps arabes », elle a résisté longtemps a la régression démocratique
qui les a suivis. Si, néanmoins, le coup d’Etat institutionnel décidé le 25 juillet 2021 par le président
Kais Saied a réussi, c’est non seulement que les institutions postrévolutionnaires mises en place par
la Constitution de 2014 se sont révélées extraordinairement fragiles, mais aussi que la population
s’est lassée de la corruption endémique et des jeux politiciens. L’autoritarisme de M. Saied a profité
de la déception des militants a 1’égard de la démocratie, preuve qu’un systéme politique fondé sur le
pluralisme et I’inclusion peut subir une régression brutale.

sk ksk ok

Les évolutions récentes de la situation politique en Occident ont également contribu¢ au
désenchantement démocratique dans le monde arabe. Non seulement les démocraties occidentales
ont troqué leurs beaux principes contre une préférence cynique pour la stabilité a tout prix dans le
monde arabe, mais elles se retrouvent elles-mémes fragilisées par la montée des tendances
autoritaires en leur propre sein, au point que certains s’y montrent de plus en plus disposés a
s’affranchir des régles démocratiques. A Rabat, Amman ou Le Caire, nombre d’intellectuels et de
militants arabes considéraient I’Occident, sinon comme un modéle a imiter, au moins comme une
démonstration vivante que le combat en faveur d’¢élections libres, du pluralisme et des droits
politiques pouvait aboutir a des formes de gouvernement plus bénéfiques a la population.
L’Occident permettait ainsi d’imaginer dans quelle mesure et sous quelles conditions la démocratie
était capable de s’épanouir. Il était I’aune a laquelle on mesurait les chances de progrés politique
ailleurs.

Le durcissement des confrontations politiques et de 1’exercice du pouvoir aux Etats-Unis et
en Europe a mis fin a cette présomption. Deux stratégies ont en effet symbolisé ce durcissement.
Celle, exploitée souvent par I’extréme droite, qui consiste a représenter la société comme le lieu
d’une opposition fondamentale entre deux blocs, une élite corrompue, d’une part, et un peuple en



55

60

65

70

75

80

85

90

95

100

péril, de I’autre. Les présidents Viktor Orban en Hongrie ou Donald Trump aux Etats-Unis ont ainsi
mis leur personne au centre du jeu politique, et, dans le cas hongrois, parfois contraint les
institutions de I’Etat, 2 commencer par la justice et le Parlement, a se plier a leur volonté. Recourant
volontiers aux sirénes du nationalisme, du chauvinisme et du racisme pour exacerber les
frustrations, désignant des boucs émissaires a la vindicte populaire, ils ont créé un climat de tension
et d’antagonisme comparable a celui que nombre de régimes arabes savent entretenir pour garantir
le statu quo.

L’autre stratégie, apparemment rivale, déployée par les dirigeants occidentaux, se développe
dans le discours d’une élite se prétendant compétente et assiégée par une partie de la population,
dont I’¢lan contestataire cacherait en réalité des tendances antidémocratiques. De quoi justifier la
répression des opposants, comme ce fut le cas pour le mouvement des « gilets jaunes » en France.
Nombre de régimes arabes n’hésitent pas, aujourd’hui encore, a renvoyer a la brutalité subie par ces
manifestants pour justifier leur propre dureté a 1’égard de leurs adversaires.

skokoskosk

L’échec de I’islamisme constitue la seconde source d’inertie politique affectant aujourd’hui
le monde arabe. Car ce courant, victorieux il y a dix ans, n’offre plus de solution de rechange
crédible a la situation. Ses adeptes n’ont pas trouvé leur place dans les mouvements sociaux. Que ce
soit Ennahda en Tunisie, les Fréres musulmans en Egypte et en Jordanie, ou le Parti de la justice et
du développement (PJD) au Maroc, les formations principales de I’islamisme s’apparentent
dorénavant a des gérontocraties qui ont perdu le contact avec la jeunesse. Elles présentent entre
elles des différences : Ennahda, par exemple, a exercé des responsabilités importantes dans la
Tunisie de ’apres-révolution, tandis que le PJD ne disposait que d’un pouvoir tres limité lorsqu’il a
dirigé le gouvernement marocain (2011-2021).

Mais les points communs importants sont nombreux. Leur programme économique est
d’inspiration beaucoup plus néolibérale que progressiste et il n’apporte aucune indication précise
quant au modeéle de justice sociale qui régnerait dans un Etat géré selon les préceptes de 1’islam. De
plus, lorsqu’ils trébuchent, une fois parvenus au pouvoir, ils refusent de se remettre si peu que ce
soit en question, préférant attribuer leurs échecs aux manceuvres de 1’« Etat profond », comme en
Egypte ou au Maroc, ou se cantonner au role d’un parti domestiqué semblable & toutes les
oppositions légales qui s’effacent derriere le régime en place.

Les islamistes ont par ailleurs perdu pied sur leur terrain méme de prédilection — la
religion. A 1’origine, Iattraction exercée par I’islamisme tenait & sa promesse d’instaurer une forme
de gouvernement plus responsable et plus juste, fondée sur une pratique renouvelée de la foi. Cette
vision opérait un lien entre piété individuelle et moralité¢ dans la sphere publique, notamment dans
les domaines de la famille, des femmes et de la charia. Or, au cours de la décennie écoulée, la
plupart des régimes arabes se sont approprié le discours religieux qui avait assuré le succes de leurs
opposants islamistes. Créant leur propre marque de conservatisme social a destination des femmes
et des familles, ils ont mis les bouchées doubles sur le terrain de la charia. Il en résulte une
« bigoterie d’Etat », observable entre autres en Algérie, qui mobilise police, justice et administration
pour faire respecter de nouvelles lois corsetant les valeurs sociales et le comportement personnel.

La chasse aux citoyens qui choisissent de ne pas respecter le jeline du mois de ramadan ou la
criminalisation grandissante des libertés sexuelles en sont des exemples éloquents, tout comme la
répression d’un féminisme renaissant. Sur ces terrains, la Tunisie continue d’étre un contre-
exemple, mais les progres entrevus apres la révolution, notamment 1’égalité femme-homme devant
I’héritage, paraissent aujourd’hui remis en cause.

En somme, les islamistes détiennent moins que jamais le monopole naturel sur 1’'usage
politique de la religion. Pour autant, cela ne signifie pas la fin de I’islamisme, dans la mesure ou la
foi conserve une place centrale dans I’identité de nombreux Arabes musulmans. Mais le role de
boussole que les groupes islamistes exergaient aupres des citoyens-croyants ne leur est plus accordé
d’office.



